“Detras de los muros nacen los monstruos”: la institucion abierta como
lucha continua

Conversaciones entre Trieste y Madrid sobre salud como prdctica colectiva
emancipadora y sobre servicios publicos fuertes y en continua apertura

La tercera semana de marzo de 2017 recibimos en Madrid la visita de los
psiquiatras italianos Franco Rotelli y Giovanna del Giudice, compafieros de
Franco Basaglia durante la reforma psiquiatrica en Trieste, y después en el resto
de Italia, poniendo en practica la Ley 180 que cerraba los manicomios. El linaje
de las transformaciones en salud mental de 1970 se extiende hoy a las practicas
de salud en el territorio, que comparten la concepcidon basagliana de la salud
como un proyecto colectivo a la par que individual, y la tarea de la institucion
como aquella que es capaz de alinearse con ese proyecto en una lucha cotidiana
por abrirse a la complejidad de lo social, produciendo democracia al hacer salud.

Pasar esos dias con Franco y con Giovanna fue una experiencia de indagaciéon en
las formas que esa lucha toma en lo cotidiano hoy: desde las discusiones en
encuentros formales e informales, siempre fuertes, nunca complacientes, a la
sucesion de preguntas sobre la historia y la actualidad de los servicios de salud
en Madrid, pasando por una suerte de comodidad y de alegria en el trato con
estos dos psiquiatras italianos, que invita a la relacion en igualdad en el
encuentro con trabajadores y usuarias de los servicios de salud.

1. Lugares e hilos de pensamiento en Madrid

La invitacién a Giovanna y a Franco era doble: de parte del Ayuntamiento de
Madrid, para que Franco Rotelli abriera con una conferencia un ciclo de tres
jornadas sobre salud y municipalismo; y de parte de nuestro proyecto Entrar
Afuera, para compartir con las compafieras de Madrid las discusiones con Franco
y con Giovanna sobre la relacidn entre institucion, salud, territorio y democracia,
desde esa tension tan especial y productiva entre teoria y practica que
encontramos en la experiencia triestina. Visitamos el Centro de Rehabilitacion de
Alcorcon, de la red regional de salud mental y que gestiona la Fundacién
Manantial; el Instituto Psiquiatrico de Servicios de Salud Mental José Germain en
Leganés, donde se celebrd una sesion de formacion con estudiantes MIR de la
zona sur de la region; el Centro municipal de Atencién a las Drogodependencias
de Arganzuela y el Centro municipal de Madrid Salud en Villaverde. Ademas,
compartimos reflexiones en un acto publico en Intermediae y después en un
Agora en la Nave Terneras (Matadero Madrid) con colectivos activistas como
Flipas GAM y LoComun, para terminar con la conferencia en el Ayuntamiento de
Madrid (1).

En la crénica que sigue recogemos y ahondamos en algunos de los hilos de
pensamiento de los que estuvimos tirando esos dias: la relacién entre libertad y
responsabilidad en el trabajo cotidiano del técnico que trabaja en la institucion;
la pregunta sobre cdmo abrir la institucién y cual es la relacion entre la practica
de salud, entendida como un hecho colectivo, y la democracia; en qué se concreta



un servicio construido en torno a las necesidades no del técnico ni de la
institucion, sino de las personas en su complejidad, que es también la
complejidad de lo social; y qué aprendizajes podemos extraer de la radicalidad
de una practica instituyente que se renueva dia a dia, en un horizonte de lucha
continua.

2. Lalibertad es terapéutica; la responsabilidad, también

En la visita al centro de rehabilitaciéon de Alcorcon se gestd una asamblea
improvisada con trabajadores y usuarios: uno de ellos se sorprendi6 gratamente
al conocer que las personas que tenia delante eran las que habian trabajado para
cerrar los manicomios en Italia. Giovanna, que ha publicado un libro sobre
contencion mecanica en Italia, se apresuré a afirmar que en Italia seguia
habiendo muchos problemas con la institucidon psiquiatrica. Esta precaucion de
Giovanna para no dar a entender que todo esta ya hecho, “(me) recordd”,
comentaba nuestro compafiero Pantxo, “a lo que escribi6 Basaglia de que la
comunidad terapéutica puede acabar convirtiéndose en un jardin de siervos
agradecidos si el técnico emancipado se dibuja como salvador”.

Las reflexiones en torno al papel del técnico en la instituciéon son punto nodal en
la discusién triestina. “Técnico emancipado” no es un término que se use
retoricamente; como tampoco es retdrica la critica a las figuras del salvador y los
siervos. Como ya afirm6 Franco Basaglia, el experimento triestino se hace cargo
de una institucién que niega: esa contradiccién, lejos de provocar inaccién o
cinismo, es el motor de la transformacion, siempre que la asumamos y nos
preguntemos por dénde empujarla. El acto en Intermediae se centr6 en esta
reflexion, con Franco Rotelli comenzando su intervencién sefialando que, al
entrar en el manicomio para cerrarlo, entendieron que era un lugar de violencia,
y que por eso sabian que tenian que quedarse y demostrar con su practica que
las cosas se podian hacer de otra manera. Recordaba, por ejemplo, el momento
de emocidn cuando las personas, técnicas e internadas, levantaron por primera
vez la mano en una asamblea. Porque, como sefial6 Giovanna, los encerrados no
eran solo los internos: también los trabajadores estaban, con su ciencia,
atrapados en el manicomio.

“La libertad es terapéutica”, dice una de las sentencias triestinas mas famosas,
escrita en los muros de Parco di San Giovanni, el antiguo manicomio de Trieste
que ahora es un lugar de paredes amarillas y multitud de verdes que alberga
diversos servicios de salud de la ciudad. La libertad es terapéutica y la
institucionalizacion es estar bajo el poder de otros, escribia Basaglia en 1964 (2).
También para los técnicos. En Madrid, Giovanna explic6 como la experiencia
colectiva del cierre del hospital psiquiatrico en Trieste llevd aparejada la
construccion de servicios de salud en la comunidad, lo que requirié una
transformacidn institucional y “de nosotros mismos”: “a mi me cambié la vida”.
Porque se trataba de asumir —e inventar— un trabajo en el que el técnico y la
persona —en este caso, con sufrimiento mental— conquistaran espacios de
libertad: psiquiatras alquilando pisos porque los caseros no querian firmar
contratos con las personas que salian del manicomio; asambleas para hablar de
como hacer salud en el barrio; centros de salud mental responsables de la salud




en el territorio, abiertos las 24 horas del dia, los siete dias de la semana, al
tiempo que sus trabajadores atienden a personas a domicilio.

Y es que abrir un servicio publico conlleva asumir la responsabilidad de esa
libertad. Conlleva no solo el cambio de la mirada del técnico, sino también un
cambio de las normas administrativas y juridicas, y un cambio politico. Escribia
Basaglia en 1972 que el cambio del técnico, “al poner a disposicién del asistido
su saber, debe negar en si el poder social implicito en su figura”. Que “la ruptura
del binomio saber-poder es un deber de la nueva institucién”, y que para eso la
institucion debe proteger tanto al técnico como al asistido, para que la
contradiccion intrinseca al trabajo institucional se conserve como natural, se
asuma y se empuje. Porque la responsabilidad también es terapéutica, desde el
momento en que la institucion es capaz de acoger como obligatoria una practica
de servicios fuertes que se organizan en base a las necesidades de los
subalternos, en lugar de organizar las necesidades de los subalternos en base a
las del técnico y a las de la institucion (3).

Esto es, como veremos, un trabajo inacabado, siempre por inventar. En su
intervencion en Intermediae, Irene Hernandez Arquero, de Flipas GAM, relatd
como a través de su participacion en este colectivo su sufrimiento psiquico pasé
de ser un asunto personal a un asunto politico y compartido, que la llevé a no
querer ser pensada desde fuera, nombrada desde fuera, con el lenguaje de la
mirada psiquiatrica. Rotelli, que tenia el turno de palabra siguiente, agarro el hilo
lanzado por Irene: como técnicos, decia, “nos toca desmontar las instituciones
que limitan la capacidad expresiva de las personas, ampliar continuamente las
fronteras de la inclusion; seguro que en ese ejercicio acabaremos por construir
mecanismos de exclusion, y nosotros no lo sabremos, solo lo sabran las personas
que tenemos enfrente de nosotros que tienen que tener la fuerza (y el lugar)
para alzar la voz y decirlo”.

3. Abrir la institucion: una practica concreta

Cuenta Maria Grazia Giannichedda, una antropoéloga participante en la practica
de Trieste, que en 1972 el profesor Christian Miiller mand6 un cuestionario a
varios psiquiatras europeos, entre ellos Franco Basaglia, para que concretaran en
él la organizacion de un servicio psiquiatrico ideal para una abstracta poblacion
de 100.000 habitantes. Basaglia no respondi6 al cuestionario, sino que escribid
“La Utopia de la Realidad” (3).

Es maravilloso como este texto muerde hoy igual que entonces. En él, Basaglia
sefiala que no es posible construir un servicio sin conocer a esos 100.000
habitantes; si se hiciera asi, en el vacio, se construiria el servicio no en base a la
realidad sino a una ideologia que ha ocupado su lugar; y se estaria acometiendo
no un ejercicio utdpico, sino de reproduccién de esa ideologia, “producto de
medidas tomadas por la clase dominante en nombre de la comunidad”.
Construiriamos, en definitiva, un servicio determinado por las necesidades del
técnico, no de las personas, y no habriamos transformado nada. Basaglia
propone otra concepcion de la realidad, como la “expresion de lo practicamente
verdadero”: por ejemplo, que son sobretodo los pobres los que acaban



confinados. La utopia seria, por tanto, un elemento prefigurante de la posibilidad
de transformacion de lo practicamente verdadero: aquello que abre el campo de
lo posible. Desde ahi, es posible construir un servicio que pone el valor de la
persona sana o enferma por encima del valor de la salud o de la enfermedad, y
por encima del valor de la instituciéon. He aqui una tarea fundamental: c6mo
transformar la institucion para que esta no sea algo dado sino algo que produce,
en palabras de Giovanna, servicios abiertos, lugares atravesados por las
comunidades, con técnicos que acompafian a las personas y construyen con ellas
sus posibilidades de vida, en lo concreto, en el territorio.

Para ello es necesario actualizar continuamente la critica institucional en la
practica. La triestina, con su fuerte linaje en el cierre del manicomio, es también
tremendamente productiva en otros ambitos. En Intermediae, Rotelli lo enuncié
asi: “lo que pasa en la institucion violenta de la psiquiatria es una caricatura de lo
que pasa cada dia en la relacién entre ciudadanos e instituciéon”. Lo que hacen,
decia Rotelli, instituciones como el manicomio, el hospital, o el museo, es
despojar a la gente de sus cosas y llevarselas a otro lugar, y cerrar el acceso a
esas cosas: sacar a los enfermos de los barrios y llevarlos al hospital, o el arte y
llevarlo al museo, construyendo instituciones cerradas a la vida cotidiana de las
personas, que expropian riqueza social. Asi, la tarea esta en inventar otras
instituciones que nos restituyan lo expropiado: es ahi donde esta la politica, en
ese cambio concreto de la institucion. Para ello, continuaba Rotelli, es necesario
que los técnicos que trabajan en las instituciones las conozcan y tengan la
capacidad de desafiar su funcionamiento, interpelar continuamente su practica
para abrir la institucion, para integrar aquello que la institucion separa.

Se nos hace necesario hacer aqui un alto en el camino, para introducir un matiz
con respecto al término institucion. En un texto de 1986, titulado “La Institucion
Inventada” (4), Franco Rotelli comenzaba sefialando que la institucion contra la
que los triestinos llevaban afios luchando no era el manicomio, sino la locura.
Rotelli define institucion como “un complejo ensamblaje de estructuras
cientificas, legislativas y administrativas, codigos de referencia cultural y
relaciones de poder, enmarcados alrededor de un objeto especifico para el que
han sido creados: la enfermedad, en este caso, la locura”. “La locura (como
institucion) es siempre el resultado de un poder productivo: necesitamos
oponerle otro”, escribe Rotelli.

El manicomio seria la estructura de servicio creada en base a la separacion
principal que ejerce la institucion locura: separa la enfermedad de la existencia
de la persona y del cuerpo social y engendra instituciones de servicio como el
manicomio, que se organizan en torno a esa separacion. “Fue necesario
desmontar todo ese aparato institucional para entrar en contacto de nuevo con
la existencia de la persona”, dice el texto. Ocuparse de otro sujeto diferente, en y
de la complejidad social de la que forma parte, es la base de la instituciéon nunca
terminada, siempre inventada: “la desinstitucionalizacién es dirigir recursos,
servicios, energias, conocimientos, estrategias e intervenciones hacia ese sujeto
diferente”. Esto es, se instituyen marcos materiales y discursivos fuertes, de
modo que la accién no es voluntarista, pero se tiene siempre presente que esos
marcos se pueden deshacer, para inventar otros que afronten mejor el reto de

4



acoger la complejidad social o, en palabras de Maria Grazia Giannichedda, “la
libertad constitutivamente dificil de la vida urbana”.

4. Derribar los muros: hacer salud produciendo democracia

Una de las reflexiones que se repitid en los encuentros con Giovanna y Franco en
Madrid fue la cuestion del contexto: ;era la década de 1970 en Italia
especialmente propicia para este ejercicio de desinstitucionalizacion e invencion
de otra institucién, mientras que el momento actual seria especialmente dificil
para una practica de esas caracteristicas? En la sesiéon con los estudiantes MIR en
Leganés, en respuesta a esta pregunta, Giovanna y Franco contaron cémo el
primer centro de salud mental de Trieste se abri6 a escondidas, con la gente del
barrio en contra: hubo que hacer asambleas para activar un proceso en el que,
finalmente, las personas comprendieron que el centro era para ellas, porque “los
locos” no estaban en otro lugar, estaban en el barrio. Otra de las peleas se tuvo en
los tribunales, cuando los jueces no aceptaban que en las cooperativas de trabajo
que se crearon los locos recibieran un salario: “pasamos un afio para convencer
al tribunal”. Abriendo aiin mas el 4angulo, en la conferencia en el Ayuntamiento de
Madrid, Rotelli relat6 como la practica triestina esta repleta de dificultades que
tienen que ver con la dificil relacién entre voluntad politica (de los cargos
electos) y mediacion técnica (de los trabajadores en salud) como umbral critico
de la durabilidad de los procesos: ahi estan, por ejemplo, los intentos historicos
de Basaglia de cerrar el manicomio en Gorizia y en Colorno (5).

Otra de las reflexiones que se repitieron a lo largo de la visita tiene que ver
precisamente con esa historia: jes la practica de Trieste una cosa del pasado,
algo que ya se hizo en Madrid cuando tocaba, en la década de 19807 Dificilmente,
si concebimos la transformaciéon de la institucion como un campo de lucha
continua, como algo siempre inacabado. La puerta abierta, uno de los puntales de
las practica triestina, implica una continua interpelacién a la labor diaria de la
institucion. Es un cédigo-guia, que nos hace capaces de detectar procesos de
cierre y exclusion, y nos empuja a preguntarnos por otros posibles: en lugar de
preguntarnos como tiene que comportarse esta persona para que la institucion
se pueda hacer cargo de su problema, el cddigo-guia de la puerta abierta nos
interpela con un ;co6mo pongo a trabajar a la institucién para hacerse cargo de
esta persona en su complejidad?

Y es que la puerta abierta implica una responsabilidad, “porque las puertas
tienden a cerrarse cada dia, y detras de los muros nacen los monstruos, y cada
dia hay que hacer algo para que eso no pase”. Por ejemplo, una de las preguntas
que Giovanna repite cada vez que visita un servicio de salud mental es si tiene
camas de internamiento y cuantas; o por qué hay un cartel que dice que las
personas deben ir a encender sus cigarrillos a un mechero situado en un lugar
concreto atado con una cuerda; o por qué hay barrotes en las ventanas en un
centro que no es un manicomio. Estas preguntas que interrogan a lo concreto,
lejos de ser sanciones, son producto de una vigilancia constante de la relacion
entre teoria y practica que desvela continuamente la contradiccién, desde una
posicion consciente de que en el trabajo diario hay multitud de “posibilidades



escondidas de reproduccion de la opresion” y que son estas contradicciones
concretas las que hay que habitar cada dia.

En Trieste, explicaba Giovanna, en cada uno de los cuatro centros de salud
mental, hay seis camas para ingresos voluntarios y estancias de una noche. No
hay hospital psiquiatrico, si bien si existen 6 camas de urgencias en el hospital
general, sin puertas cerradas ni formas de contencién. En este aspecto, el legado
basagliano es fundamental: la idea de que es posible que los servicios de
prevencidon sigan la misma légica que el manicomio (maxime si este sigue
abierto), absorbiendo en el campo de la enfermedad comportamientos que no
estaban incluidos en ella y que pueden ser expresiones de malestares sociales.
Por eso, la lucha esta en transformar la légica que les anima para ser capaces de
detectar, y destruir, los elementos de opresion que se puedan desarrollar en su
seno. En Trieste, precisamente porque no hay psiquiatrico y, por tanto, no se
puede derivar al manicomio, la forma de trabajar de los centros de salud mental
es diferente. Hay un aspecto que se convierte en clave: contar con la presencia de
gente del barrio en el quehacer cotidiano, pues ese “ojo externo que vigila” es “el
mejor seguro contra las formas de opresion” y a la vez es garantia de construir
servicios atravesados por la comunidad. En el Agora que celebramos en la Nave
Terneras del Matadero de Madrid, una joven profesional sanitaria contaba que,
en su visita a Trieste, habia comprendido qué suponia esto: gente acudiendo al
centro de salud mental del barrio para contar un evento cotidiano de su dia, o
para proponer una actividad que no necesariamente tiene que ver con la
enfermedad.

Reactualizar la puerta abierta, la responsabilidad de lucha contra la exclusién en
el mismo momento en el que derribas el muro, es la tarea de la institucion: “la
puerta abierta es, por un lado, la forma simbélica de oponerse al manicomio pero
también es practica de la sociedad que queremos vivir”, decia Rotelli en
Intermediae. Es en el confin entre abierto y cerrado donde se da la lucha
continua, donde se juegan los limites y ensanchamientos de la democracia. Y en
ese confin, los técnicos no pueden luchar solos. Tanto en la conferencia en el
Ayuntamiento como en la entrevista que tuvimos con él en el Museo Reina Sofia,
Rotelli insistio en la necesidad de construir alianzas con la poblacién en el
trabajo sociosanitario diario, para reconocer la riqueza y los recursos sociales,
formales e informales, y ponerlos a trabajar en una practica comun, la salud,
produciendo democracia. ;CoOmo se logra esa alianza? Estando presentes en el
territorio, lo que permite conocer las necesidades de la poblacién e informar con
ellas la practica. Esta alianza no es un asunto ideoldgico, ni es una declaracion
radical, sino un discurso de necesidad, concreto: descentrar la institucion
sanitaria y social es una practica obligatoria porque es una practica democratica.

En el Agora, Giovanna relaté una experiencia contemporanea, de 2006, cuando
lleg6 para dirigir los servicios de salud mental de Cagliari y se enteré de que
habia muerto una persona tras una contencién mecanica de mas de siete dias
seguidos. Una muerte de la que sus compafieros de trabajo no la habian
informado, y que sentia era aceptada como parte de una normalidad que ella no
soportaba: no podemos “perder la capacidad de indignarnos ante la violencia”.
Decidio6 salir de la institucion, ponerse en contacto con asociaciones de usuarios

6



y familiares que pedian verdad y justicia, para discutir publicamente el
problema. En tres afios se eliminé totalmente la practica de la contencion
mecanica en todo el sistema de atencion a la salud mental de la regi6on de
Sardinia, donde se ubica el centro de Cagliari.

La emocion con la que se recibié este relato dio paso a otros, de mano de
personas que participan en colectivos de salud mental en Madrid, y que
compartieron experiencias con la contencién mecanica (6) o el uso extendido de
medicacion, que llamaron “manicomio quimico”, al tiempo que interrogaron a los
triestinos sobre la practica bautizada en Italia como “Tratamiento Sanitario
Involuntario”. Unas interpelaciones que contrastaron con un muro, para
nosotras inesperado, que se levant6 con el silencio de la mayoria de los
profesionales de salud madrilefios alli presentes: lago Robles, psiquiatra asesor,
acompafante terapéutico y participante en el colectivo LoComun, lo conté a los
pocos dias en “Agoras y silencios: una crénica”.

4. Radicalidad de la practica instituyente: acoger lo social en su
complejidad

Precisamente en ese Agora de voces y silencios, Rotelli animé a colectivos y
profesionales a aprovechar el momento politico en Madrid, que abre
posibilidades de trenzar alianzas con el gobierno municipal y que tiene a su
disposicion una ciudad rica en recursos de todo tipo: colectivos sociales y de
barrios, centros de salud municipales y regionales, museos, parques, centros
sociales, dispositivos de servicios sociales, grupos y colectivos artisticos,
dotaciones deportivas, bandas musicales, mercados y mercadillos, etc. La
comunidad, el territorio, la ciudad, sefialaba Rotelli en la entrevista en el Museo
Reina Sofia, cuenta con un enorme patrimonio que se puede poner a funcionar
para la cura: incluso en la Europa de la crisis financiera, existen recursos para
imaginar una ciudad que cura, que pone en movimiento toda la energia, tanto
institucional como informal, que la ciudad tiene. En este proceso, sefiala Rotellj,
el capital social y humano deben ser continuamente reconstituidos, revitalizados,
reconocidos, y esto solo puede ser posible si la institucién no expropia esos
capitales; si la institucion no simplifica los problemas; y si la alianza de las
instituciones de salud con la poblacién tiene un aspecto de divertimento, de
placer por articular una respuesta compleja (que incluya, por ejemplo, la poesia,
el teatro) a los problemas, que son complejos.

Pero, ;qué tiene que ver, por ejemplo, un museo o un colectivo de poesia con la
cura? Responder a esta pregunta es también vislumbrar la radicalidad de la
practica instituyente triestina. En ella, lo social no es algo separado de lo médico.
Y es que el modelo de la critica triestina destruye continuamente la separacién:
entre los que se ocupan de los determinantes sociales en salud —de como influye
la situacion familiar, de vivienda, de trabajo, etc., en la salud de las personas y los
grupos sociales—, y los que se ocupan de la asistencia sanitaria y, dentro de
estos dos grupos, los que se ocupan de diferentes problemas. Por ejemplo, en la
visita a Madrid, al tiempo que destacaban la calidad de los servicios y del trabajo
de los profesionales, Franco y Giovanna se preguntaban quién, de entre todos los
servicios que habian visto, tenia la responsabilidad de la vida de la persona: esta

7



el manicomio civil, esta el manicomio judicial, esta el centro de rehabilitacion con
camas, el centro de salud, el centro de dia, el centro socio laboral pero ;dénde
esta el responsable de la totalidad de la vida de la persona? La fragmentacién de
los servicios, que en parte se debe a la division entre y dentro de las instituciones
(gobiernos municipal y regional y, dentro de ellos, diversos dispositivos de
asistencia sanitaria, de servicios sociales, de vivienda, etc.) dificulta el esfuerzo
de integracion que es necesario para superar el efecto de control de la diversidad
que tienen la administracion, la politica, la técnica y la ciencia.

En la entrevista final en el Museo Reina Sofia, Rotelli terminé regalandonos una
imagen que opera una integracion de todo aquello que la institucidn separa, la de
la ciudad que cura: aquella ciudad que reconoce, legitima y pone a funcionar
todos los recursos con los que cuenta (historicos, culturales, de servicios, de
gente) para hacer salud. ;Y qué seria hacer salud en una ciudad asi? Garantizar
la reproduccion social de las personas, producir posibilidades y medios para y
con la persona, contar con servicios que sean motores de sociabilidad y de
producciéon de sentido, servicios que interfieren con la vida cotidiana
garantizando momentos de reproduccion social, produciendo riqueza y
multiples intercambios que son terapéuticos: estar contaminado por lo social y
que esto ponga en crisis la practica médica para que sea capaz de hacerse
responsable de la vida de la persona en su complejidad.

Para ello, es necesario contar con servicios publicos fuertes. Como deciamos mas
arriba, la practica de la libertad terapéutica conlleva una responsabilidad que no
se transfiere a las familias: no se abre el manicomio para que las personas
acaben de nuevo recluidas en sus hogares al cargo de, en su mayoria, las mujeres
de la familia. El cierre del manicomio va acompafiado de la construccién de
servicios publicos fuertes pero con una apertura continuamente renovada, para
poder hacer comun el cuidado de las personas. A este respecto, hay una pregunta
que lanzamos desde Entrar Afuera a la teoria y la practica triestinas: ;qué ocurre
cuando hay libertad sin responsabilidad de lo publico? Nos referimos a las
tendencias del cuidado personalizado y la libre eleccion (el pro choice
anglosajon), que individualizan el cuidado colocandolo como un bien que la
persona compra en el mercado, escogiendo entre varias ofertas publicas y
privadas.

Todo un alejamiento radical de la concepcion basagliana de la relacion entre lo
individual como singularidad a cuidar, y lo social como sustrato de esa
singularidad y recurso de cura: “el poder de un proceso de emancipacion
colectiva busca la transformacién entre ciudadano-sociedad, en la que se inserta
la relacién entre salud y enfermedad”, sefialaba Basaglia en 1964.

Desde esta mirada, el problema no estad en la persona ni en lo social, sino en el
servicio que no es capaz de acoger la complejidad de la necesidad de la persona
en lo social. Por ejemplo, en Trieste, una persona mayor que lleva tiempo sin
salir de casa y tiene su salud deteriorada tiene una necesidad compleja que acaba
abordandose de una forma concreta: su gusto por tocar el piano le acaba
acercando al espacio social del programa MicroArea de salud en el territorio,
donde han conseguido un piano para este fin, activando a toda una comunidad

8



socio terapéutica. Este programa, sus linajes con la experiencia de salud mental
en Trieste y sus singularidades, dificultades y potencias contemporaneas es el
foco de la incursion de Entrar Afuera en la experiencia triestina hoy.

NOTAS

(1) Desde Entrar Afuera queremos dar las gracias a los servicios de salud que nos
abrieron sus puertas, asi como a todos sus trabajadores y usuarios. También
queremos agradecer a Intermediae y Matadero Madrid su acogida, a los
colectivos de sufrimiento psiquico Flipas GAM y LoComin, asi como al
colectivo Yo Si Sanidad Universal por su apoyo y su participacién, y al Area de
Salud, Seguridad y Emergencias del Ayuntamiento de Madrid por su
colaboracion. Finalmente, expresar nuestra gratitud a todas las personas que
echaron una mano y que participaron en las actividades que llevamos a cabo
esa semana.

(2) Basaglia, Franco, 1964, “The Destruction of the Mental Hospital as a Place of
Institutionalization. Toughts caused by personal experience with the open
door system and a part time service”, First International Congress of Social
Psiquiatry, Londres 1964. http://www.psychodyssey.net/wp-
content/uploads/2011/05/The-Destruction-of-the-Mental-Hospital-as-a-
Place-of-Institutionalisation.pdf

(3) Basaglia, Franco, 1972, “La Utopia de la Realidad”,
http://www.triestesalutementale.it/spagnolo/basaglia 1972 lautopiadelare
alidad.pdf

(4) Rotelli, Franco, 1986, “The Invented Institutions”, en Per la salut mentale
1/88, Review of the Regional Centre of Study and Research of Friuli Venezia
Giulia,
http://www.triestesalutementale.it/english/doc/InventedInstitution.pdf

(5) Para saber mas sobre el intento en Gorizia se puede ver la primera parte de la
pelicula C’era una volta la citta dei matti... (2009), de Marco Turco,
https //en.wikipedia.org/wiki/C%27era_una_volta la_citt%C3%A0_dei matt

.. Para la experiencia en Colorno se puede ver el documental Matti da
slegare (1975), de Marco Bellocchio, Silvano Agosti, Sandro Petraglia y
Stefano Rulli: https://it.wikipedia.org/wiki/Matti da_slegare.

(6) Los activistas de Flipas GAM mencionaron la muerte de una persona durante
una contencidon mecanica el 28 de febrero de 2017 en A Corufa:
https://otraesquizofreniaesposible.wordpress.com/2017/03/21/el-28-de-
febrero-moria-una-persona-durante-una-contencion-mecanica-en-a-coruna/




